Le concile de Nicée et le judaisme : une blessure encore a

guérir.

Par Martin Hoegger, www.hoegger.org - Conférence donnée a la Communauté

israélite de Lausanne, dans le cadre des Amitiés judéo-chrétiennes, 15 janvier 2026.

Le Concile de Nicée en I'an 325 a été un moment décisif dans le chemin de I'Eglise.

Son Crédo définit les convictions qui définissent la foi chrétienne.

Cependant des recherches doivent étre faites sur des aspects critiques de ce
concile, tel que le role décisif qu'il a joué dans les relations entre juifs et chrétiens.
Le christianisme et le judaisme se sont alors définis |'un contre |'autre et leur histoire

a désormais été davantage une tragédie qu’un enrichissement mutuel.

A Nicée, I'Eglise ne s’est pas seulement opposée aux juifs, mais les a aussi exclus et
dénigrés. Bientot, elle les persécutera, préparant ainsi I'antisémitisme séculier
encore plus virulent qui culminera dans la Shoa. Antisémitisme qui perdure

aujourd'hui et qui est amplifié par le conflit israélo-palestinien.

De plus, Nicée a aussi conduit a I'éloignement des communautés judéo-chrétiennes
composées de disciples juifs de Jésus, qui existaient encore a I'époque. La
polémique anti-juive, en particulier dans le contexte de la séparation de la date de
Paques juive, s'adressait, en effet, aussi a cette « Eglise issue de la circoncision »,
ainsi qu’a des disciples non juifs de Jésus qui ont intégré dans leur foi et leur

pratique des éléments du judaisme.

Le Concile de Nicée fut pour I'Eglise un moment décisif, marqué a la fois par une
affirmation lumineuse et par une rupture lourde de conséquences. Lumiere, parce
que des responsables chrétiens venus de divers horizons se sont réunis pour définir
les fondements de la foi et structurer la vie ecclésiale. Ombre, parce qu’a cette
occasion |'Eglise s’est consciemment détournée du judaisme, se coupant ainsi de

ses racines et déchirant son coeur, a savoir la communion entre juifs et non-juifs

Le concile de Nicée a donc blessé autant le judaisme que le christianisme. Le

commémorer en Vvérité implique de ne pas taire cette dimension tragique.


http://www.hoegger.org/

Plan de la conférence

KN

. La vision de Constantin sur I'unité et les Juifs
. Juifs et non-juifs : de la communion a I'exclusion

. La théologie du remplacement

A W N

. Ecclesia ex circumcisione — L'Eglise issue de la circoncision
5. Divers points de rupture entre Juifs et Chrétiens apres Nicée
6. La Credo de Nicée : un marqueur d'identité

7. Deux théologiens juifs sur Nicée

8. De |'« altérisation » a la réparation des relations

9. Vers le jubilé de I'année 2033

1. La conception de Constantin sur |'unité de I'Eglise et les juifs

La figure de Constantin s'impose comme référence. Son régne marque un tournant
décisif dans I'histoire de I'Empire romain et du christianisme. Aprés les persécutions

sanglantes de Dioclétien, I'avenement de Constantin inaugure une ére nouvelle.

L'empereur, devenu chrétien, développe une haute conception de sa mission : il
considere que I'unité de I'Eglise est une condition de la paix civile. Pour lui, les
divisions internes du christianisme constituent une menace plus grave que les

conflits militaires.

C’est pourquoi il convoque le Concile de Nicée en 325, afin de régler la controverse
suscitée par le prétre alexandrin Arius lequel niait la divinité du Christ. Dans son

allocution d'ouverture, rapportée par son biographe Eusebe de Césarée, il déclare :

« Je considére la division interne dans I'Eglise de Dieu comme un trouble plus
funeste que toute guerre et tout furieux combat, et ces choses-la m’apparaissent

plus affligeantes que celles du dehors' ».

Le concile a rejeté les théses d'Arius, et a donné a I'Eglise une confession de foi

structurante.

' P. Maraval, Constantin le Grand. Lettres et discours, Paris, Les Belles Lettres, 2010, p. 156-157.

2



La conversion de Constantin

La question de la conversion personnelle de Constantin reste débattue. Certains y
voient un geste opportuniste, lié a une stratégie de légitimation politique. D'autres,
se fondant sur les témoignages d'Eusébe de Césarée, considérent que sa démarche

fut sincére, enracinée dans une expérience spirituelle authentique.

Durant le Concile de Nicée, Eusebe décrit Constantin comme « un ange céleste de
Dieu » dans son apparence et affirme que « son dme était manifestement ornée de

crainte et de révérence envers Diel?. »

Il rapporte aussi que Constantin montrait du respect pour tous les évéques et qu'il
embrassait ceux qui portaient sur eux les marques du martyre. En effet parmi les 318
évéques rassemblés a Nicée, certains avaient échappé a la persécution de
Dioclétien, quelques années auparavant. Le souvenir du récent martyre de Saint

Maurice en Valais et de ses 6’000 compagnons habitait aussi les esprits.

La conversion de Constantin et la reconnaissance de I'Eglise par I'Etat introduisent
ce que des historiens ont qualifié de « révolution monothéiste ». Une transition
gigantesque dans I'histoire de I'humanité ! Avant lui, le culte impérial faisait de

César la divinité obligatoire, a c6té des autres divinités.

A partir de Nicée, I'affirmation du Credo est claire : le Dieu biblique, et non
I'empereur, est le « vrai Dieu. » C'était a cause de cette affirmation que tant de
chrétiens ont refusé de plier les genoux devant I'empereur et ont été martyrisés

durant les persécutions.

Conséquences pour le peuple juif.

Constantin s’est engagé pour I'unité de I'Eglise afin d’unifier son empire. Ainsi
commenca la longue histoire de I'enchevétrement de I'Etat et de I'Eglise. Mais, ce
lien a eu des conséquences désastreuses pour le peuple juif. Ce césaro-papisme
aura des conséquences pas seulement pour les juifs, mais aussi pour les chrétiens
hétérodoxes, a tel point qu'ils seront mieux traités en terre d’Islam que dans

I'Empire byzantin, accueillis puis encouragés a embrasser |'lslam.

Tout de suite apres le Concile, Constantin a écrit une lettre pour annoncer ses
résultats, en particulier sur la question de la fixation de la date de Paques. La

polémique antijuive s'y exprime explicitement :

2 Eusébe, Vie de Constantin 3.10.



« Il a été déclaré qu'il serait particulierement indigne, pour cette féte, la plus sainte de toutes,
de suivre la coutume des juifs, dont les mains ont été souillées par le plus effroyable des
crimes, et dont les esprits ont été aveuglés... Nous ne devons pas avoir quoi que ce soit de
commun avec les juifs... Et, par conséquent, en adoptant a 'unanimité cette attitude, nous
désirons, trés chers freres, nous séparer de la détestable compagnie des juifs, car il est
vraiment honteux pour nous de les entendre se vanter que, sans leur direction, nous ne
pourrions pas célébrer la féte».?

Avec ses « fréres » les évéques, comme il les appelait, Constantin a rejeté, de
maniere trés impressionnante, toute référence a une quelconque dépendance a
I'’égard du peuple juif pour la foi et la pratique de I'Eglise. Ce positionnement de
I'Eglise nicéenne était soutenu par la plus haute autorité impériale : I'empereur lui-

méme, qui se considérait comme « un évéque du dehors. »

Toutefois, les lois religieuses édictées par Constantin et les empereurs successifs
donnent une certaine protection a I'exercice de la religion juive. Ainsi le code
théodosien regle la juridiction des tribunaux juifs et protege les synagogues et la

pratique du shabbat.*

2. Juifs et non-juifs : de la communion a I'exclusion

Cette rupture avec le judaisme est completement étrangere au Nouveau Testament.
Je parle ici depuis I'intérieur de ma foi chrétienne : le fait que I'Eglise se soit alors

éloignée du judaisme me semble étre une grave infidélité a sa vocation premiére.

Pour l'affirmer, permettez-moi de présenter la vision de 'ap6tre Paul. Je ne |'évoque
pas ici pour donner une legon au judaisme, mais pour interroger la maniere dont le
christianisme s’est compris lui-méme. En tant que chrétien, et par égard pour un

dialogue judéo-chrétien dans la vérité, je pense qu'il nécessaire que j'en parle.

L'apbtre Paul avait en effet la vision d'une communauté ou Juifs et non-juifs sont
réconciliés en Jésus-Christ, en conservant leurs différentiations. (Ephésiens 1,13-14 ;
Romains 15, 7-13).

Paul parle de la destruction d'une barriere et d'un mur de séparation entre juifs et

non-juifs, ainsi que du passage de I'hostilité a la proximité (Ephésiens 2, 13-16).

Pour lui, les Juifs qui reconnaissent Jésus comme Messie ne cessent pas d'étre juifs

et demeurent attachés a la Torah.

* Eusebe de Césarée, Vie de Constantin II1,18.
* Code théodosien, Vol. XVI, chap.8, en Les lois religieuses des empereurs romains de
Constantin @ Théodose Il (312-438), Vol. 1. Sources chrétiennes. Paris, Cerf, 2005.



Quant aux non-juifs ils sont accueillis dans
I"alliance abrahamique par la foi en Jésus-Christ
et le baptéme, sans devenir juifs : ils ne sont
pas soumis a observer la circoncision, la

cashrout, et d'autres pratiques.

Ensemble ils forment une nouvelle humanité, le
« mystére de I'hnomme nouveau » (Ephésiens 2,
11-18) et ils sont appelés a « s'accueillir les uns

les autres « (Romains 15, 7).

Ce tableau du peintre japonais Soichi
Watanabe m'aide a dire ce que les mots
peinent a exprimer. L'artiste a voulu méditer sur

ce « mystére de 'Homme nouveau », la

réconciliation entre juifs et non juifs en Jésus-

Christ.

On y voit deux figures distinctes, qui ne se confondent pas, mais qui s’embrassent.

L'une n"absorbe pas |'autre. Et pourtant, un espace commun s’ouvre entre elles.

Pour moi, en tant que chrétien, cette image dit mieux que bien des discours ce que

Paul appelait la communion sans effacement et la réconciliation sans substitution.

3. La théologie du remplacement

Cependant, trés t6t, au cours du lle siécle,
cette vision a été remise en cause par une
« théologie du remplacement » (ou «
substitution ») selon laquelle les
promesses faites a Israél sont considérées
comme nulles et non avenues et
concernent désormais |'Eglise. Dans cette

théologie, |'alliance abrahamique

irrévocable n’est plus élargie aux nations,

B R =

mais elle devient caduque.

D'autre part, I'Eglise issue des nations, qui est devenue majoritaire, a
progressivement tenté d'assimiler les croyants juifs en Jésus-Christ et les a

finalement exclus.



Justin Martyr a été I'un des premiers partisans de cette théologie, faisant de I'Eglise
le verus Israel (le véritable Israél) : « Nous sommes désormais la race spirituelle et le

véritable d'Israél... » écrivait-il dans son dialogue avec Tryphon (§ 11).

« A partir de la seconde moitié du lle siécle, les chrétiens d’origine grecque ne
semblent plus avoir conscience de tout ce qu'ils doivent au judaisme, du point de
vue liturgique, exégétique et institutionnel. L'idée méme d'une origine commune
semble s’estomper totalement, a quelques exceptions pres », résume Simon Claude

Mimouni.>

Cyprien de Carthage résume ainsi ce que sera la pensée chrétienne normative au
sujet du peuple juif :
Les juifs, ainsi que leurs prophetes I'avaient annoncé auparavant, se sont éloignés de Dieu et
ont perdu la grace qui leur avait été donnée autrefois et promise pour I'avenir. A I'ancien

peuple de Dieu a été substitué le peuple chrétien, dont la foi a mérité la protection divine qui
I'a appelé de toutes les nations et de toutes les contrées de la terre®

C'est ainsi que le coeur de I'Eglise qui s’exprimait dans la communion entre juifs et
non-juifs a été déchiré au Concile de Nicée et par la théologie chrétienne du

remplacement.

4. Ecclesia ex circumcisione : L'Eglise issue de la circoncision

Cependant, bien que la question doive étre abordée avec prudence, des
communautés judéo-chrétiennes ont survécu jusqu'au VI¢ siecle. En effet, au cours
des premiers siécles du christianisme, il y avait des hommes et des femmes pour qui

il était naturel d'étre a la fois juifs et disciples de Jésus de Nazareth.

A commencer par les apétres ! I n'y avait aucune contradiction entre leur croyance
messianique et leurs pratiques juives : ils restaient fidéles a la loi mosaique, qui
n'était pas abrogée pour les juifs.

Mais ces juifs croyants en Jésus ont été éclipsés a la fois par la tradition juive et par

la tradition chrétienne ou relégués a la marge de I'hérésie.

Jérébme, par exemple, polémiqua contre eux au début du Ve siécle affirmant que,
malgré leur confession de foi en Jésus-Christ mort et ressuscité, « alors qu'ils veulent

étre a la fois juifs et chrétiens, ils ne sont ni juifs ni chrétiens ».

> Simon Claude Mimouni, Le christianisme des origines a Constantin. Paris, Presses Universitaires
de France. 2015, p. 273.
¢ Cyprien de Carthage, Testimonia adversus Judeos, Praefatio.



A Rome, le souvenir d'une Eglise
composée de juifs et de gentils
perdurera gréace a ses apotres
fondateurs : Pierre, apbtre des
circoncis, et Paul, apbtre des

incirconcis (Gal. 2, 8).

Deux magnifiques mosaiques, parmi
les plus anciennes, le montrent : celles
des églises Saint-Pudentien (fin du Ve
siécle) et Sainte-Sabine (milieu du Ve
siecle), a Rome, représentant I'Ecclesia

ex circumcisione (I'Eglise issue de la

circoncision) face a I'Ecclesia ex

gentibus (I'Eglise issue des nations).

5. Divers points de rupture entre juifs et chrétiens apres Nicée.

Le concile de Nicée, en particulier la lettre de Constantin annongant ses résultats,
ainsi que les conciles et synodes ultérieurs, ont cherché a souligner la séparation
entre juifs et chrétiens en refusant leur convivialité, en rejetant le shabbat et les fétes

juives, et en rejetant la date juive de Paques.

Cette polémique a été précédée par les écrits de plusieurs auteurs chrétiens qui ont
influencé les décisions des synodes et des conciles. De nombreux traités Adversus

ludaeos (« contre les Juifs ») ont été publiés.

Examinons quelques domaines ou, apres Nicée, les conciles et les synodes ont

cherché a marquer la séparation entre juifs et chrétiens.

a. Refus de la convivialité entre juifs et chrétiens

Ce que ces conciles indiquent par leur volonté de marquer une nette distanciation
entre juifs et chrétiens est qu'il existait une vraie convivialité entre juifs et chrétiens
au début du Ve siécle. Par exemple, le concile d'Elvire (en Espagne) a décrété en

306 : « Si I'un des prétres ou des croyants prend son repas avec un juif, nous

décidons qu'il ne participe pas a la communion afin qu'il se rachete ».

Dans les siecles suivants de nombreuses |égislations ont régulé ces relations

jusqu’au Concile de « Nicée Il » en 787, qui a publié sans doute le texte le plus dur a

7



I"égard des juifs, puisqu’il décréta I'impossibilité pour un juif de recevoir le baptéme

s'il ne « répudie publiqguement les coutumes et les rites juifs » (Article 8).

b. Rejet du Shabbat

Quatre décennies aprés Nicée, un canon du Synode de Laodicée (vers 364 en Asie
Mineure) défend aux chrétiens de garder le shabbat ou « d’observer quel qu’autre
rite judaique » : « Les chrétiens ne doivent pas judaiser et garder le repos du sabbat,
mais travailler ce jour-la ; ils préféreront garder le repos, si possible, le jour du
Seigneur, en leur qualité de chrétiens. S'ils persistent a judaiser qu'ils soient

anathémes auprés du Christ » (§29)%.

Ce Concile interdit donc expressément |'observation du shabbat par les chrétiens, il
le fait au motif que cette pratique est « judaisante » ; |'accent est mis sur le

dimanche et marque une volonté de séparer les chrétiens de leurs voisins juifs.

c. Rejet des fétes et des pratiques de piété juives

Les canons ont aussi voulu cadrer les pratiques de piété et la participation aux fétes.
Ainsi, le synode de Laodicée prescrit : « On ne doit accepter des Juifs ou des
hérétiques aucun cadeau de féte, ni célébrer des fétes avec eux. On ne doit pas

accepter des Juifs des azymes, ni communier a leurs impiétés » (§37-38)°.

d. Rejet de la datation juive de Paques

A Nicée, I'argument central pour rejeter la position « quartodécimane » (célébration
de la résurrection du Christ lors de Pesah, la Paque juive : 142 jour de Nisan) en
vigueur dans les Eglises d'Orient est qu'elle repose sur la pratique juive du

calendrier.

Il doit y avoir une séparation claire entre juifs et chrétiens. Tout signe indiquant que

I'Eglise dépendait du peuple juif pour la féte de Paques doit étre rejeté. Les

7 Pour les canons des divers conciles et synodes, consulter Périclés-Pierre Joannou, Discipline
générale antique, tomes |/1 et 1/2, Fonti, fasc. IX, Rome, Tipografia Italo-Orientale S Nilo, 1962,
t. 1/1, p. 261s.

https://archive.org/details/JoannouFontiDisciplineGeneraleAntiquelVelXeS.Vol.1.2l esCanonsD
esSynodesParticuliers - Voir aussi « la Bibliothéque des Péres de I'Eglise », de I'Université de
Fribourg (Suisse). https://bkv.unifr.ch/fr.

8 Cf. Péricles-Pierre Joannou, Discipline générale antique, t. 1/2, p. 142.

? Cf. Péricles-Pierre Joannou, Discipline générale antique, t. 1/2, p. 146.



https://archive.org/details/JoannouFontiDisciplineGeneraleAntiqueIVeIXeS.Vol.1.2LesCanonsDesSynodesParticuliers
https://archive.org/details/JoannouFontiDisciplineGeneraleAntiqueIVeIXeS.Vol.1.2LesCanonsDesSynodesParticuliers
https://bkv.unifr.ch/fr

chrétiens doivent « se séparer de la compagnie détestable des juifs », comme

|'écrivait Constantin.

Le langage de la lettre de Constantin est tres négatif : suivre la pratique des juifs est

« indigne » et il faut rompre tout commerce avec eux.

Le synode d'Antioche est allé plus loin en excommuniant ceux qui célébraient

Paques a la date juive et en destituant les clercs qui osaient le faire (Canon §1).

6. Le Crédo de Nicée : un marqueur d'identité

Récitation commune du Crédo, Nicée/lznik, 28 nov. 2025

A 'occasion des 1700 ans du Concile de Nicée, une rencontre cecuménique a eu
lieu, en novembre dernier, a Iznik, le nom turc de Nicée. Les responsables des
grandes familles d'Eglises ont dit ensemble le Crédo de Nicée-Constantinople.
Parmi eux le pape Léon, le patriarche orthodoxe Bartholomée, Jerry Pillay,
secrétaire général du Conseil cecuménique des Eglises et Boutros Mansour,

secrétaire de |'Alliance évangélique mondiale.

Jusqu’a aujourd’hui, ce Crédo constitue pour les chrétiens le socle pour I'unité de

I'Eglise ; unité qui exige un accord sur les contenus essentiels de la foi.

Le coeur de ce Crédo est |'affirmation que Jésus-Christ est « vrai Dieu et vrai
Homme ». Une affirmation dirigée contre la négation de la divinité du Christ par le

prétre alexandrin Arius.



Mais par cette affirmation le Crédo de Nicée est aussi devenu un marqueur qui a
différencié le christianisme du judaisme. En réponse a cela, les penseurs juifs ont de
plus en plus mis |'accent sur 'unité divine. La définition de la foi a Nicée a donc

fourni aux deux communautés des repéres pour les délimiter I'une de l'autre.

Jésus, « vrai juif »

Toutefois, je déplore que le Crédo de Nicée et tous les Crédos ultérieurs aient
gommeé toute référence a I'humanité juive de Jésus et a son enracinement dans
I'histoire de son peuple, bien qu’elle soit implicite dans |'affirmation que Jésus soit

« né de la vierge Marie » et que I'Esprit saint ait « parlé par les prophétes ».

Jésus a été « vrai juif » et le dialogue judéo-chrétien actuel permet de redécouvrir sa

judéité qu'il ne faut jamais passer sous silence.

Mais quand aujourd’hui les Eglises récitent ensemble la Confession de foi de Nicée,
comme cela a été vécu a lznik/Nicée, celles-ci risquent, par son silence sur |'action
de Dieu a travers Israél, de prolonger une logique de substitution qui a marqué

I'histoire chrétienne et profondément blessé le peuple juif.

Il ne faudrait pas moins d'un nouveau Concile oecuménique pour corriger cette

lacune.

Pour marquer I'enracinement juif de la foi chrétienne, on pourrait imaginer que la

confession de foi chrétienne apporte, entre autres, au Credo, les ajouts suivants :

Au premier article qui confesse le Dieu créateur, ajouter qu’il a établi une alliance

éternelle avec Abraham, Isaac, Jacob et leurs descendants.

Au deuxiéme article qui concerne la christologie, ajouter des éléments qui font
comprendre qu'il n'est pas une météorite tombée du ciel, mais qu’il s'inscrit dans
I'histoire d’un peuple, a savoir qu’il est fils de David et, comme un vrai juif, a écouté

et aimé Dieu de tout son coeur, de toute sa pensée et de toute ses forces.

Dans le troisieme article sur le Saint-Esprit, préciser que |'Esprit a parlé par les

prophetes d'Israél.

7. Deux points de vue juifs sur Nicée

Dans son livre « Le Christ juif », qui a marqué le dialogue judéo-chrétien, Daniel
Boyarin constate que le concile de Nicée a réussi a créer a la fois ce qu’on désigne

par « Christianisme », mais aussi par « Judaisme » : « En fin de compte, on réalisa a

10



Nicée et Constantinople |'établissement d’un christianisme completement séparé du
judaisme... L'effet historique secondaire fut que le pouvoir de I'Empire romain et de
ses autorités ecclésiales servit aussi I'avenement d'un judaisme « orthodoxe »

entierement sépare.

D’un point de vue juridique au moins, judaisme et christianisme devinrent des
religions séparées au Ve siecle. Auparavant, personne (sinon Dieu bien sir) n'avait
I"autorité de dire aux gens qu'ils étaient Juifs ou Chrétiens ou ne |'étaient pas et
beaucoup avaient choisi d'étre les deux. Au temps de Jésus, tous ceux qui suivaient

Jésus étaient des Juifs, méme ceux qui croyaient qu'il était Dieu'. »

Avec d'autres penseurs juifs, Boyarin soutient que le Shema Israél (« Ecoute Israél »,
Deut 6,4-9) a fini par étre interprété a travers le prisme de la pensée de Maimonide,
qui soutenait I'unité absolue du Dieu d'Israél et excluait toute idée d'incarnation de
Dieu comme faisant partie de la tradition juive. Le judaisme a ensuite rétroprojeté

son point de vue sur la pensée biblique.

Pour Mark Kinzer, coprésident du dialogue entre le Vatican et le judaisme
messianique, « Nicée représente un moment décisif dans |'histoire de la substitution
chrétienne, ou I'Eglise chrétienne, en alliance avec I"'empereur romain, a
formellement renoncé a sa constitution bilatérale. De maniere consciente et
décisive, I'Eglise s'est détournée du peuple juif et s'est tournée vers I'empire

romain'’. »

Selon Kinzer, en gommant toute référence au peuple d'Israél et a son réle crucial
dans I'histoire des relations de Dieu avec le monde, le probléme relatif au Crédo est
« la substitution par omission », a savoir « un péché consistant a omettre plutét qu'a
commettre ». Cette omission se reflete dans pratiquement toutes les confessions

historiques de foi chrétienne.™

8. De l'« altérisation » a la réparation des relations

A Nicée, I'Eglise a abusivement décrit les Juifs comme représentant « I'autre », le «

différent » avec lequel elle ne souhaitait pas avoir de relations.

1% Daniel Boyarin, le Christ juif, Paris, Cerf, 2013, p. 12.

" Mark Kinzer, Scrutant son propre mysteére, Paris, Parole et Silence, 2016, p. 281.

'2 Mark Kinzer, Scrutant son propre mysteére, p. 282s. Cf aussi le chapitre « Finding Our Way
through Nicaea: The Deity of Jesus, Bilateral Ecclesiology, and Redemptive Encounter with the
Living God ». En Mark S. Kinzer, Stones the Builders Rejected: The Jewish Jesus, His Jewish
Disciples, and the Culmination of History. Cascade, Eugene, 2024.

11



Définir les Juifs comme « |'autre » contribue a I'« altérisation », qui désigne un
processus de construction sociale et symbolique par lequel un individu ou un
groupe est défini comme fondamentalement différent, étranger, voire inférieur au

groupe de référence.

L'un des héritages les plus lourds de Nicée a été, au fil des siécles, une mise a

distance croissante du judaisme, souvent vécue par les Juifs comme un rejet.

Pour s'éloigner de cet « enseignement du mépris » séculaire, dont a parlé Jules
Isaac, il faudra attendre le dialogue judéo-chrétien né au lendemain de la guerre
mondiale. Les « Dix points de Seelisberg™» (1947) et la « Déclaration Nostra
Aetate » (1965) sont alors des pierres miliaires et introduisent une tout autre
approche, celle qu’on peut décrire comme un « échange des dons » plutét qu’une

exclusion mutuelle.

A |'occasion du 60° anniversaire de Nostra Aetate, en 2025, la Commission de
dialogue judéo/catholique-romaine de Suisse de la Conférence des évéques suisses

et de la Fédération suisse des communautés israélites a fait cette déclaration :

« Pas d'identité chrétienne sans judaisme : le peuple de Dieu est composé de juifs et de
chrétiens, deux communautés qui forment un seul peuple. En effet, « Dieu continue d'agir
dans le peuple de la premiére Alliance » (pape Frangois). L'histoire biblique de I'alliance se
poursuit jusqu'a nos jours et est destinée a étre une bénédiction pour tous les étres humains,
car tous sont créés a l'image de Dieu'™. »

L'art japonais du Kintsugi pour réparer les
céramiques cassées avec de |'or pour souligner
les fissures, est une puissante métaphore pour

la réparation des relations judéo-chrétiennes.

Il symbolise la transformation des ruptures
historiques en forces, valorisant les blessures
passées non pour les effacer, mais pour en

faire des "jointures d'or" qui enrichissent et

renforcent le lien renouvelé, transformant la fragilité en beauté résiliente et une

histoire commune plus riche.

Comment alors commémorer le 1701¢ anniversaire du concile de Nicée dans le

contexte des relations judéo-chrétiennes actuelles ?

'3 https://www.crif.org/fr/dossierpage/les-dix-points-de-seelisberg/29536
' https://swissjews.ch/fr/actualites/cdjc-declaration-nostra-aetate-2025

12


https://www.crif.org/fr/dossierpage/les-dix-points-de-seelisberg/29536
https://swissjews.ch/fr/actualites/cdjc-declaration-nostra-aetate-2025

a. Entretenir des relations fraternelles

Pour ceuvrer a la réparation de ces
relations, nous devons entretenir la
fraternité entre juifs et chrétiens, en
apprenant a mieux nous connaitre a
travers le dialogue, en nous rendant
visite. Pour les chrétiens, en
répondant aux invitations de nos
sceurs et freres juifs, en participant a
leurs offices religieux et en mettant

I'accent sur les relations plutét que sur

les institutions.

Dans I'église bénédictine d'Abu Gosh, prés de Jérusalem, qui a pour vocation
d'écouter le « mystere d'Israél », se trouve une fresque représentant un ange

repoussant une femme.

Avec l'inscription « Synagoga », elle représente le judaisme exclu par le

christianisme, comme lors du concile de Nicée.

« Tandis que je contemple la Synagogue, mes pensées m’entrainent a travers le
temps. Des photos de juifs du 20° siecle avec ce méme regard empreint de frayeur
et de désarroi aux cétés de ceux qui les haissent et les chassent sans la moindre

hésitation », écrit le peintre juif Peter Maltz a propos de cette fresque’™.

Mais, a la lumiére des relations que P. Maltz
a entretenues avec les moines et moniales
d'Abu Gosh, il a dessiné cette esquisse
exprimant ce qu'il éprouve vraiment.

L'ange embrasse maintenant la synagogue !

« Mon expérience de la religion chrétienne
a été marquée par la guérison et la
compassion et non par une volonté de
rejet », dit 'artiste peintre a la suite de son

compagnonnage avec les moines et les

moniales d’Abu Gosh qui lui ont toujours

1> Peter Jacob Maltz, « Synagoga », En : Jean-Baptiste Delzant, L'église d’Abu Gosh. 850 ans de
regards sur les fresques d’une église franque en Terre Sainte, Paris, Tohu-bohu - Archimbaud,
2018, p. 218.

13



manifesté leur amour. « Le rapprochement est authentique et la « réparation du

monde » (tikoun olam) est a |'ceuvre tous les jours™. »

Il est significatif que cette image de guérison ne soit pas née d'un programme

institutionnel, mais d'une relation vécue dans le respect et I'amitié.

b. Humilité et repentance

La réparation ne peut se faire sans humilité et repentance. La repentance est un
élément essentiel de la tradition du Jubilé. Dans le livre du Lévitique, I'année du

Jubilé commence et se termine par Yom Kippour (Lv 25,8 ss).

Le jubilé des 1700 ans de Nicée en 2025 a été |'occasion pour les Eglises de se
repentir et de condamner les manifestations d'antijudaisme des évéques présents
au Concile et dont Constantin s’est fait le porte parole. J'ai participé a deux temps
de demande de demande de pardon, dont |'un avec des fréres et sceurs juifs qui ont

accepté la demande qui leur a été présentée par les chrétiens.

Mais cela n'a sans doute pas été fait suffisamment. Je n'ai pas connaissance que
cela ait été fait dans le cadre de I’Assemblée mondiale de Foi et Constitution en
Egypte, en octobre 2025. Ignorer cette dimension problématique du concile de

Nicée reviendrait a |'approuver.

c. Un appel a un nouveau départ.

Pour I'année jubilaire 2000, le pape Jean-Paul Il avait appelé a la repentance, afin
d'entrer dans le nouveau millénaire avec une « purification de la mémoire » envers le
peuple juif, c'est-a-dire de « toutes les formes de contre-témoignage et de

scandale » qui peuvent étre identifiées. Sa priére au « Kotel », le Mur occidental a

Jérusalem, pendant ce jubilé, a été un moment symboliquement fort.

Les dirigeants des Eglises devraient également reconnaitre |'exclusion tragique du
judaisme a Nicée et embrasser fraternellement leurs freres et sceurs juifs, a I'image
de l'ange embrassant « Synagoga », si bien dessiné par P. Maltz. Et que cette

étreinte soit « le début d'un nouveau départ ».

'é Peter Jacob Maltz, « Synagoga », p. 221.
14



9. Vers le jubilé de I'année 2033

Les Eglises se préparent au jubilé de 2033. Une année majeure pour la foi
chrétienne car elle commémorera le bimillénaire de la mort de la résurrection de

Jésus-Christ.

A l'issue de la rencontre cecuménique qui s'est tenue a Iznik, I'ancienne Nicée, en
novembre 2025, le pape Léon XIV a invité toutes les Eglises a « marcher ensemble
sur le chemin spirituel qui méne au Jubilé de la rédemption en 2033 », a la source

de la foi chrétienne, a Jérusalem?.

Je pense que ce jubilé de 2033 ne peut étre célébré de maniére authentique sans

un accueil du peuple juif qui est a la racine de la foi chrétienne.

Prions et travaillons pour qu'en 2033, une étreinte fraternelle puisse avoir lieu entre

responsables juifs et chrétiens a Jérusalem, afin de transformer définitivement

I'exclusion de Nicée a I'égard du peuple juif en échange de dons !

17 Cf. Vatican News : https://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2025—1 1/eglise-syriaque-
orthodoxe-istanbul-turquie-voyage-apostolique.html

15


https://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2025-11/eglise-syriaque-orthodoxe-istanbul-turquie-voyage-apostolique.html
https://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2025-11/eglise-syriaque-orthodoxe-istanbul-turquie-voyage-apostolique.html

