
 1 

Le concile de Nicée et le judaïsme : une blessure encore à 

guérir. 

Par Martin Hoegger, www.hoegger.org - Conférence donnée à la Communauté 

israélite de Lausanne, dans le cadre des Amitiés judéo-chrétiennes, 15 janvier 2026. 

 

Le Concile de Nicée en l’an 325 a été un moment décisif dans le chemin de l’Église. 

Son Crédo définit les convictions qui définissent la foi chrétienne.  

Cependant des recherches doivent être faites sur des aspects critiques de ce 

concile, tel que le rôle décisif qu'il a joué dans les relations entre juifs et chrétiens. 

Le christianisme et le judaïsme se sont alors définis l’un contre l’autre et leur histoire 

a désormais été davantage une tragédie qu’un enrichissement mutuel. 

A Nicée, l’Église ne s’est pas seulement opposée aux juifs, mais les a aussi exclus et 

dénigrés. Bientôt, elle les persécutera, préparant ainsi l’antisémitisme séculier 

encore plus virulent qui culminera dans la Shoa. Antisémitisme qui perdure 

aujourd'hui et qui est amplifié par le conflit israélo-palestinien.  

De plus, Nicée a aussi conduit à l'éloignement des communautés judéo-chrétiennes 

composées de disciples juifs de Jésus, qui existaient encore à l’époque. La 

polémique anti-juive, en particulier dans le contexte de la séparation de la date de 

Pâques juive, s’adressait, en effet, aussi à cette « Église issue de la circoncision », 

ainsi qu’à des disciples non juifs de Jésus qui ont intégré dans leur foi et leur 

pratique des éléments du judaïsme. 

Le Concile de Nicée fut pour l’Église un moment décisif, marqué à la fois par une 

affirmation lumineuse et par une rupture lourde de conséquences. Lumière, parce 

que des responsables chrétiens venus de divers horizons se sont réunis pour définir 

les fondements de la foi et structurer la vie ecclésiale. Ombre, parce qu’à cette 

occasion l’Église s’est consciemment détournée du judaïsme, se coupant ainsi de 

ses racines et déchirant son cœur, à savoir la communion entre juifs et non-juifs 

Le concile de Nicée a donc blessé autant le judaïsme que le christianisme. Le 

commémorer en vérité implique de ne pas taire cette dimension tragique.  

 

 

 

http://www.hoegger.org/


 2 

Plan de la conférence 

1. La vision de Constantin sur l'unité et les Juifs 

2. Juifs et non-juifs : de la communion à l'exclusion 

3. La théologie du remplacement 

4. Ecclesia ex circumcisione – L'Église issue de la circoncision 

5. Divers points de rupture entre Juifs et Chrétiens après Nicée 

6. La Credo de Nicée : un marqueur d'identité 

7. Deux théologiens juifs sur Nicée 

8. De l’« altérisation » à la réparation des relations 

9. Vers le jubilé de l’année 2033 

 

1. La conception de Constantin sur l’unité de l’Église et les juifs 

La figure de Constantin s’impose comme référence. Son règne marque un tournant 

décisif dans l’histoire de l’Empire romain et du christianisme. Après les persécutions 

sanglantes de Dioclétien, l’avènement de Constantin inaugure une ère nouvelle. 

L’empereur, devenu chrétien, développe une haute conception de sa mission : il 

considère que l’unité de l’Église est une condition de la paix civile. Pour lui, les 

divisions internes du christianisme constituent une menace plus grave que les 

conflits militaires. 

C’est pourquoi il convoque le Concile de Nicée en 325, afin de régler la controverse 

suscitée par le prêtre alexandrin Arius lequel niait la divinité du Christ. Dans son 

allocution d’ouverture, rapportée par son biographe Eusèbe de Césarée, il déclare : 

 « Je considère la division interne dans l’Église de Dieu comme un trouble plus 

funeste que toute guerre et tout furieux combat, et ces choses-là m’apparaissent 

plus affligeantes que celles du dehors1 ».  

Le concile a rejeté les thèses d’Arius, et a donné à l’Église une confession de foi 

structurante. 

 

 

 
1 P. Maraval, Constantin le Grand. Lettres et discours, Paris, Les Belles Lettres, 2010, p. 156-157. 



 3 

La conversion de Constantin 

La question de la conversion personnelle de Constantin reste débattue. Certains y 

voient un geste opportuniste, lié à une stratégie de légitimation politique. D’autres, 

se fondant sur les témoignages d’Eusèbe de Césarée, considèrent que sa démarche 

fut sincère, enracinée dans une expérience spirituelle authentique.  

Durant le Concile de Nicée, Eusèbe décrit Constantin comme « un ange céleste de 

Dieu » dans son apparence et affirme que « son âme était manifestement ornée de 

crainte et de révérence envers Dieu2. »  

Il rapporte aussi que Constantin montrait du respect pour tous les évêques et qu’il 

embrassait ceux qui portaient sur eux les marques du martyre. En effet parmi les 318 

évêques rassemblés à Nicée, certains avaient échappé à la persécution de 

Dioclétien, quelques années auparavant. Le souvenir du récent martyre de Saint 

Maurice en Valais et de ses 6’000 compagnons habitait aussi les esprits. 

La conversion de Constantin et la reconnaissance de l’Église par l’État introduisent 

ce que des historiens ont qualifié de « révolution monothéiste ».  Une transition 

gigantesque dans l’histoire de l’humanité ! Avant lui, le culte impérial faisait de 

César la divinité obligatoire, à côté des autres divinités.  

À partir de Nicée, l’affirmation du Credo est claire : le Dieu biblique, et non 

l’empereur, est le « vrai Dieu. » C’était à cause de cette affirmation que tant de 

chrétiens ont refusé de plier les genoux devant l’empereur et ont été martyrisés 

durant les persécutions.  

 

Conséquences pour le peuple juif. 

Constantin s’est engagé pour l’unité de l’Église afin d’unifier son empire. Ainsi 

commença la longue histoire de l’enchevêtrement de l’État et de l’Église. Mais, ce 

lien a eu des conséquences désastreuses pour le peuple juif. Ce césaro-papisme 

aura des conséquences pas seulement pour les juifs, mais aussi pour les chrétiens 

hétérodoxes, à tel point qu’ils seront mieux traités en terre d’Islam que dans 

l’Empire byzantin, accueillis puis encouragés à embrasser l’Islam.    

Tout de suite après le Concile, Constantin a écrit une lettre pour annoncer ses 

résultats, en particulier sur la question de la fixation de la date de Pâques. La 

polémique antijuive s’y exprime explicitement : 

 
2  Eusèbe, Vie de Constantin 3.10. 



 4 

« Il a été déclaré qu’il serait particulièrement indigne, pour cette fête, la plus sainte de toutes, 
de suivre la coutume des juifs, dont les mains ont été souillées par le plus effroyable des 
crimes, et dont les esprits ont été aveuglés… Nous ne devons pas avoir quoi que ce soit de 
commun avec les juifs… Et, par conséquent, en adoptant à l’unanimité cette attitude, nous 
désirons, très chers frères, nous séparer de la détestable compagnie des juifs, car il est 
vraiment honteux pour nous de les entendre se vanter que, sans leur direction, nous ne 
pourrions pas célébrer la fête».3 

Avec ses « frères » les évêques, comme il les appelait, Constantin a rejeté, de 

manière très impressionnante, toute référence à une quelconque dépendance à 

l’égard du peuple juif pour la foi et la pratique de l’Église. Ce positionnement de 

l’Église nicéenne était soutenu par la plus haute autorité impériale : l’empereur lui-

même, qui se considérait comme « un évêque du dehors. »   

Toutefois, les lois religieuses édictées par Constantin et les empereurs successifs 

donnent une certaine protection à l’exercice de la religion juive. Ainsi le code 

théodosien règle la juridiction des tribunaux juifs et protège les synagogues et la 

pratique du shabbat.4 

 

2. Juifs et non-juifs : de la communion à l'exclusion 

Cette rupture avec le judaïsme est complètement étrangère au Nouveau Testament. 

Je parle ici depuis l’intérieur de ma foi chrétienne : le fait que l’Église se soit alors 

éloignée du judaïsme me semble être une grave infidélité à sa vocation première. 

Pour l’affirmer, permettez-moi de présenter la vision de l’apôtre Paul. Je ne l’évoque 

pas ici pour donner une leçon au judaïsme, mais pour interroger la manière dont le 

christianisme s’est compris lui-même. En tant que chrétien, et par égard pour un 

dialogue judéo-chrétien dans la vérité, je pense qu’il nécessaire que j’en parle. 

L'apôtre Paul avait en effet la vision d’une communauté où Juifs et non-juifs sont 

réconciliés en Jésus-Christ, en conservant leurs différentiations. (Éphésiens 1, 13-14 ; 

Romains 15, 7-13). 

Paul parle de la destruction d’une barrière et d’un mur de séparation entre juifs et 

non-juifs, ainsi que du passage de l’hostilité à la proximité (Éphésiens 2, 13-16). 

Pour lui, les Juifs qui reconnaissent Jésus comme Messie ne cessent pas d’être juifs 

et demeurent attachés à la Torah.   

 
3 Eusèbe de Césarée, Vie de Constantin III,18. 
4 Code théodosien, Vol. XVI, chap.8, en Les lois religieuses des empereurs romains de 
Constantin à Théodose II (312-438), Vol. 1. Sources chrétiennes. Paris, Cerf, 2005. 



 5 

Quant aux non-juifs ils sont accueillis dans 

l’alliance abrahamique par la foi en Jésus-Christ 

et le baptême, sans devenir juifs : ils ne sont 

pas soumis à observer la circoncision, la 

cashrout, et d’autres pratiques.  

Ensemble ils forment une nouvelle humanité, le 

« mystère de l'homme nouveau » (Éphésiens 2, 

11-18) et ils sont appelés à « s'accueillir les uns 

les autres « (Romains 15, 7).   

Ce tableau du peintre japonais Soichi 

Watanabe m’aide à dire ce que les mots 

peinent à exprimer. L’artiste a voulu méditer sur 

ce « mystère de l’Homme nouveau », la 

réconciliation entre juifs et non juifs en Jésus-

Christ.  

On y voit deux figures distinctes, qui ne se confondent pas, mais qui s’embrassent. 

L’une n’absorbe pas l’autre. Et pourtant, un espace commun s’ouvre entre elles. 

Pour moi, en tant que chrétien, cette image dit mieux que bien des discours ce que 

Paul appelait la communion sans effacement et la réconciliation sans substitution. 

 

3. La théologie du remplacement 

Cependant, très tôt, au cours du IIe siècle, 

cette vision a été remise en cause par une 

« théologie du remplacement » (ou « 

substitution ») selon laquelle les 

promesses faites à Israël sont considérées 

comme nulles et non avenues et 

concernent désormais l'Église. Dans cette 

théologie, l’alliance abrahamique 

irrévocable n’est plus élargie aux nations, 

mais elle devient caduque.  

D'autre part, l'Église issue des nations, qui est devenue majoritaire, a 

progressivement tenté d'assimiler les croyants juifs en Jésus-Christ et les a 

finalement exclus. 



 6 

Justin Martyr a été l'un des premiers partisans de cette théologie, faisant de l'Église 

le verus Israel (le véritable Israël) : « Nous sommes désormais la race spirituelle et le 

véritable d'Israël... » écrivait-il dans son dialogue avec Tryphon (§ 11). 

« À partir de la seconde moitié du IIe siècle, les chrétiens d’origine grecque ne 

semblent plus avoir conscience de tout ce qu’ils doivent au judaïsme, du point de 

vue liturgique, exégétique et institutionnel. L’idée même d’une origine commune 

semble s’estomper totalement, à quelques exceptions près », résume Simon Claude 

Mimouni.5 

Cyprien de Carthage résume ainsi ce que sera la pensée chrétienne normative au 

sujet du peuple juif :  

Les juifs, ainsi que leurs prophètes l'avaient annoncé auparavant, se sont éloignés de Dieu et 
ont perdu la grâce qui leur avait été donnée autrefois et promise pour l'avenir. A l'ancien 
peuple de Dieu a été substitué le peuple chrétien, dont la foi a mérité la protection divine qui 
l'a appelé de toutes les nations et de toutes les contrées de la terre6 

C’est ainsi que le cœur de l’Église qui s’exprimait dans la communion entre juifs et 

non-juifs a été déchiré au Concile de Nicée et par la théologie chrétienne du 

remplacement. 

 

4. Ecclesia ex circumcisione : L’Église issue de la circoncision 

Cependant, bien que la question doive être abordée avec prudence, des 

communautés judéo-chrétiennes ont survécu jusqu'au VIe siècle. En effet, au cours 

des premiers siècles du christianisme, il y avait des hommes et des femmes pour qui 

il était naturel d'être à la fois juifs et disciples de Jésus de Nazareth.  

À commencer par les apôtres ! Il n'y avait aucune contradiction entre leur croyance 

messianique et leurs pratiques juives : ils restaient fidèles à la loi mosaïque, qui 

n'était pas abrogée pour les juifs.  

Mais ces juifs croyants en Jésus ont été éclipsés à la fois par la tradition juive et par 

la tradition chrétienne ou relégués à la marge de l'hérésie. 

Jérôme, par exemple, polémiqua contre eux au début du Ve siècle affirmant que, 

malgré leur confession de foi en Jésus-Christ mort et ressuscité, « alors qu'ils veulent 

être à la fois juifs et chrétiens, ils ne sont ni juifs ni chrétiens ». 

 
5 Simon Claude Mimouni, Le christianisme des origines à Constantin. Paris, Presses Universitaires 
de France. 2015, p. 273. 
6 Cyprien de Carthage, Testimonia adversus Judeos, Praefatio.  



 7 

À Rome, le souvenir d'une Église 

composée de juifs et de gentils 

perdurera grâce à ses apôtres 

fondateurs : Pierre, apôtre des 

circoncis, et Paul, apôtre des 

incirconcis (Gal. 2, 8). 

Deux magnifiques mosaïques, parmi 

les plus anciennes, le montrent : celles 

des églises Saint-Pudentien (fin du IVe 

siècle) et Sainte-Sabine (milieu du Ve 

siècle), à Rome, représentant l'Ecclesia 

ex circumcisione (l'Église issue de la 

circoncision) face à l'Ecclesia ex 

gentibus (l'Église issue des nations). 

 

5. Divers points de rupture entre juifs et chrétiens après Nicée. 

Le concile de Nicée, en particulier la lettre de Constantin annonçant ses résultats, 

ainsi que les conciles et synodes ultérieurs, ont cherché à souligner la séparation 

entre juifs et chrétiens en refusant leur convivialité, en rejetant le shabbat et les fêtes 

juives, et en rejetant la date juive de Pâques. 

Cette polémique a été précédée par les écrits de plusieurs auteurs chrétiens qui ont 

influencé les décisions des synodes et des conciles. De nombreux traités Adversus 

Iudaeos (« contre les Juifs ») ont été publiés. 

Examinons quelques domaines où, après Nicée, les conciles et les synodes ont 

cherché à marquer la séparation entre juifs et chrétiens. 

 

a. Refus de la convivialité entre juifs et chrétiens 

Ce que ces conciles indiquent par leur volonté de marquer une nette distanciation 

entre juifs et chrétiens est qu’il existait une vraie convivialité entre juifs et chrétiens 

au début du IVe siècle. Par exemple, le concile d'Elvire (en Espagne) a décrété en 

306 : « Si l'un des prêtres ou des croyants prend son repas avec un juif, nous 

décidons qu'il ne participe pas à la communion afin qu'il se rachète ».  

Dans les siècles suivants de nombreuses législations ont régulé ces relations 

jusqu’au Concile de « Nicée II » en 787, qui a publié sans doute le texte le plus dur à 



 8 

l’égard des juifs, puisqu’il décréta l’impossibilité pour un juif de recevoir le baptême 

s’il ne « répudie publiquement les coutumes et les rites juifs » (Article 8).7  

 

b. Rejet du Shabbat 

Quatre décennies après Nicée, un canon du Synode de Laodicée (vers 364 en Asie 

Mineure) défend aux chrétiens de garder le shabbat ou « d’observer quel qu’autre 

rite judaïque » : « Les chrétiens ne doivent pas judaïser et garder le repos du sabbat, 

mais travailler ce jour-là ; ils préfèreront garder le repos, si possible, le jour du 

Seigneur, en leur qualité de chrétiens. S'ils persistent à judaïser qu'ils soient 

anathèmes auprès du Christ » (§29)8. 

Ce Concile interdit donc expressément l'observation du shabbat par les chrétiens, il 

le fait au motif que cette pratique est « judaïsante » ; l'accent est mis sur le 

dimanche et marque une volonté de séparer les chrétiens de leurs voisins juifs.  

 

c. Rejet des fêtes et des pratiques de piété juives 

Les canons ont aussi voulu cadrer les pratiques de piété et la participation aux fêtes. 

Ainsi, le synode de Laodicée prescrit : « On ne doit accepter des Juifs ou des 

hérétiques aucun cadeau de fête, ni célébrer des fêtes avec eux. On ne doit pas 

accepter des Juifs des azymes, ni communier à leurs impiétés » (§37-38)9. 

 

d. Rejet de la datation juive de Pâques  

À Nicée, l'argument central pour rejeter la position « quartodécimane » (célébration 

de la résurrection du Christ lors de Pesah, la Pâque juive : 14e jour de Nisan) en 

vigueur dans les Églises d'Orient est qu'elle repose sur la pratique juive du 

calendrier. 

Il doit y avoir une séparation claire entre juifs et chrétiens. Tout signe indiquant que 

l'Église dépendait du peuple juif pour la fête de Pâques doit être rejeté. Les 

 
7 Pour les canons des divers conciles et synodes, consulter Périclès-Pierre Joannou, Discipline 
générale antique, tomes I/1 et  I/2, Fonti, fasc. IX, Rome, Tipografia Italo-Orientale S Nilo, 1962, 
t. I/1, p. 261s.  
 https://archive.org/details/JoannouFontiDisciplineGeneraleAntiqueIVeIXeS.Vol.1.2LesCanonsD
esSynodesParticuliers  - Voir aussi « la Bibliothèque des Pères de l'Église », de l’Université de 
Fribourg (Suisse). https://bkv.unifr.ch/fr. 
8 Cf.  Périclès-Pierre Joannou, Discipline générale antique, t. I/2, p. 142. 
9 Cf.  Périclès-Pierre Joannou, Discipline générale antique, t. I/2, p. 146. 

https://archive.org/details/JoannouFontiDisciplineGeneraleAntiqueIVeIXeS.Vol.1.2LesCanonsDesSynodesParticuliers
https://archive.org/details/JoannouFontiDisciplineGeneraleAntiqueIVeIXeS.Vol.1.2LesCanonsDesSynodesParticuliers
https://bkv.unifr.ch/fr


 9 

chrétiens doivent « se séparer de la compagnie détestable des juifs », comme 

l'écrivait Constantin. 

Le langage de la lettre de Constantin est très négatif : suivre la pratique des juifs est 

« indigne » et il faut rompre tout commerce avec eux.  

Le synode d'Antioche est allé plus loin en excommuniant ceux qui célébraient 

Pâques à la date juive et en destituant les clercs qui osaient le faire (Canon §1). 

 

6. Le Crédo de Nicée : un marqueur d’identité   

 

Récitation commune du Crédo, Nicée/Iznik, 28 nov. 2025 

A l’occasion des 1700 ans du Concile de Nicée, une rencontre œcuménique a eu 

lieu, en novembre dernier, à Iznik, le nom turc de Nicée. Les responsables des 

grandes familles d’Églises ont dit ensemble le Crédo de Nicée-Constantinople. 

Parmi eux le pape Léon, le patriarche orthodoxe Bartholomée, Jerry Pillay, 

secrétaire général du Conseil œcuménique des Églises et Boutros Mansour, 

secrétaire de l’Alliance évangélique mondiale.  

Jusqu’à aujourd’hui, ce Crédo constitue pour les chrétiens le socle pour l’unité de 

l’Église ; unité qui exige un accord sur les contenus essentiels de la foi.  

Le cœur de ce Crédo est l’affirmation que Jésus-Christ est « vrai Dieu et vrai 

Homme ». Une affirmation dirigée contre la négation de la divinité du Christ par le 

prêtre alexandrin Arius.  



 10 

Mais par cette affirmation le Crédo de Nicée est aussi devenu un marqueur qui a 

différencié le christianisme du judaïsme. En réponse à cela, les penseurs juifs ont de 

plus en plus mis l'accent sur l'unité divine. La définition de la foi à Nicée a donc 

fourni aux deux communautés des repères pour les délimiter l’une de l’autre.  

 

Jésus, « vrai juif » 

Toutefois, je déplore que le Crédo de Nicée et tous les Crédos ultérieurs aient 

gommé toute référence à l’humanité juive de Jésus et à son enracinement dans 

l’histoire de son peuple, bien qu’elle soit implicite dans l’affirmation que Jésus soit 

« né de la vierge Marie » et que l’Esprit saint ait « parlé par les prophètes ». 

Jésus a été « vrai juif » et le dialogue judéo-chrétien actuel permet de redécouvrir sa 

judéité qu’il ne faut jamais passer sous silence.    

Mais quand aujourd’hui les Églises récitent ensemble la Confession de foi de Nicée, 

comme cela a été vécu à Iznik/Nicée, celles-ci risquent, par son silence sur l’action 

de Dieu à travers Israël, de prolonger une logique de substitution qui a marqué 

l’histoire chrétienne et profondément blessé le peuple juif.  

Il ne faudrait pas moins d’un nouveau Concile oecuménique pour corriger cette 

lacune.  

Pour marquer l’enracinement juif de la foi chrétienne, on pourrait imaginer que la 

confession de foi chrétienne apporte, entre autres, au Credo, les ajouts suivants :  

Au premier article qui confesse le Dieu créateur, ajouter qu’il a établi une alliance 

éternelle avec Abraham, Isaac, Jacob et leurs descendants.  

Au deuxième article qui concerne la christologie, ajouter des éléments qui font 

comprendre qu’il n’est pas une météorite tombée du ciel, mais qu’il s’inscrit dans 

l’histoire d’un peuple, à savoir qu’il est fils de David et, comme un vrai juif, a écouté 

et aimé Dieu de tout son cœur, de toute sa pensée et de toute ses forces. 

Dans le troisième article sur le Saint-Esprit, préciser que l’Esprit a parlé par les 

prophètes d’Israël.  

 

7. Deux points de vue juifs sur Nicée  

Dans son livre « Le Christ juif », qui a marqué le dialogue judéo-chrétien, Daniel 

Boyarin constate que le concile de Nicée a réussi à créer à la fois ce qu’on désigne 

par « Christianisme », mais aussi par « Judaïsme » : « En fin de compte, on réalisa à 



 11 

Nicée et Constantinople l’établissement d’un christianisme complètement séparé du 

judaïsme... L’effet historique secondaire fut que le pouvoir de l’Empire romain et de 

ses autorités ecclésiales servit aussi l’avènement d’un judaïsme « orthodoxe » 

entièrement séparé. 

D’un point de vue juridique au moins, judaïsme et christianisme devinrent des 

religions séparées au IVe siècle. Auparavant, personne (sinon Dieu bien sûr) n’avait 

l’autorité de dire aux gens qu’ils étaient Juifs ou Chrétiens ou ne l’étaient pas et 

beaucoup avaient choisi d’être les deux. Au temps de Jésus, tous ceux qui suivaient 

Jésus étaient des Juifs, même ceux qui croyaient qu’il était Dieu10. »  

Avec d’autres penseurs juifs, Boyarin soutient que le Shema Israël (« Écoute Israël », 

Deut 6,4-9) a fini par être interprété à travers le prisme de la pensée de Maïmonide, 

qui soutenait l’unité absolue du Dieu d'Israël et excluait toute idée d’incarnation de 

Dieu comme faisant partie de la tradition juive. Le judaïsme a ensuite rétroprojeté 

son point de vue sur la pensée biblique. 

Pour Mark Kinzer, coprésident du dialogue entre le Vatican et le judaïsme 

messianique, « Nicée représente un moment décisif dans l’histoire de la substitution 

chrétienne, où l’Église chrétienne, en alliance avec l’empereur romain, a 

formellement renoncé à sa constitution bilatérale. De manière consciente et 

décisive, l’Église s’est détournée du peuple juif et s’est tournée vers l’empire 

romain11. » 

Selon Kinzer, en gommant toute référence au peuple d’Israël et à son rôle crucial 

dans l’histoire des relations de Dieu avec le monde, le problème relatif au Crédo est 

« la substitution par omission », à savoir « un péché consistant à omettre plutôt qu’à 

commettre ». Cette omission se reflète dans pratiquement toutes les confessions 

historiques de foi chrétienne.12  

 

8. De l'« altérisation » à la réparation des relations 

À Nicée, l'Église a abusivement décrit les Juifs comme représentant « l'autre », le « 

différent » avec lequel elle ne souhaitait pas avoir de relations. 

 
10 Daniel Boyarin, le Christ juif, Paris, Cerf, 2013, p. 12. 
11 Mark Kinzer, Scrutant son propre mystère, Paris, Parole et Silence, 2016, p. 281. 
12 Mark Kinzer, Scrutant son propre mystère, p. 282s. Cf aussi le chapitre « Finding Our Way 
through Nicaea: The Deity of Jesus, Bilateral Ecclesiology, and Redemptive Encounter with the 
Living God ». En Mark S. Kinzer, Stones the Builders Rejected: The Jewish Jesus, His Jewish 
Disciples, and the Culmination of History. Cascade, Eugene, 2024. 



 12 

Définir les Juifs comme « l'autre » contribue à l'« altérisation », qui désigne un 

processus de construction sociale et symbolique par lequel un individu ou un 

groupe est défini comme fondamentalement différent, étranger, voire inférieur au 

groupe de référence. 

L’un des héritages les plus lourds de Nicée a été, au fil des siècles, une mise à 

distance croissante du judaïsme, souvent vécue par les Juifs comme un rejet.  

Pour s'éloigner de cet « enseignement du mépris » séculaire, dont a parlé Jules 

Isaac, il faudra attendre le dialogue judéo-chrétien né au lendemain de la guerre 

mondiale. Les « Dix points de Seelisberg13» (1947) et la « Déclaration Nostra 

Aetate » (1965) sont alors des pierres miliaires et introduisent une tout autre 

approche, celle qu’on peut décrire comme un « échange des dons » plutôt qu’une 

exclusion mutuelle. 

A l’occasion du 60e anniversaire de Nostra Aetate, en 2025, la Commission de 

dialogue judéo/catholique-romaine de Suisse de la Conférence des évêques suisses 

et de la Fédération suisse des communautés israélites a fait cette déclaration :  

« Pas d'identité chrétienne sans judaïsme : le peuple de Dieu est composé de juifs et de 
chrétiens, deux communautés qui forment un seul peuple. En effet, « Dieu continue d'agir 
dans le peuple de la première Alliance » (pape François). L'histoire biblique de l'alliance se 
poursuit jusqu'à nos jours et est destinée à être une bénédiction pour tous les êtres humains, 
car tous sont créés à l'image de Dieu14. »  

L’art japonais du Kintsugi pour réparer les 

céramiques cassées avec de l'or pour souligner 

les fissures, est une puissante métaphore pour 

la réparation des relations judéo-chrétiennes.  

Il symbolise la transformation des ruptures 

historiques en forces, valorisant les blessures 

passées non pour les effacer, mais pour en 

faire des "jointures d'or" qui enrichissent et 

renforcent le lien renouvelé, transformant la fragilité en beauté résiliente et une 

histoire commune plus riche. 

Comment alors commémorer le 1701e anniversaire du concile de Nicée dans le 

contexte des relations judéo-chrétiennes actuelles ? 

 

 
13 https://www.crif.org/fr/dossierpage/les-dix-points-de-seelisberg/29536  
14 https://swissjews.ch/fr/actualites/cdjc-declaration-nostra-aetate-2025  

https://www.crif.org/fr/dossierpage/les-dix-points-de-seelisberg/29536
https://swissjews.ch/fr/actualites/cdjc-declaration-nostra-aetate-2025


 13 

a. Entretenir des relations fraternelles 

Pour œuvrer à la réparation de ces 

relations, nous devons entretenir la 

fraternité entre juifs et chrétiens, en 

apprenant à mieux nous connaître à 

travers le dialogue, en nous rendant 

visite. Pour les chrétiens, en 

répondant aux invitations de nos 

sœurs et frères juifs, en participant à 

leurs offices religieux et en mettant 

l'accent sur les relations plutôt que sur 

les institutions. 

Dans l'église bénédictine d'Abu Gosh, près de Jérusalem, qui a pour vocation 

d'écouter le « mystère d'Israël », se trouve une fresque représentant un ange 

repoussant une femme. 

Avec l'inscription « Synagoga », elle représente le judaïsme exclu par le 

christianisme, comme lors du concile de Nicée. 

« Tandis que je contemple la Synagogue, mes pensées m’entraînent à travers le 

temps. Des photos de juifs du 20e siècle avec ce même regard empreint de frayeur 

et de désarroi aux côtés de ceux qui les haïssent et les chassent sans la moindre 

hésitation », écrit le peintre juif Peter Maltz à propos de cette fresque15. 

Mais, à la lumière des relations que P. Maltz 

a entretenues avec les moines et moniales 

d’Abu Gosh, il a dessiné cette esquisse 

exprimant ce qu’il éprouve vraiment. 

L’ange embrasse maintenant la synagogue ! 

« Mon expérience de la religion chrétienne 

a été marquée par la guérison et la 

compassion et non par une volonté de 

rejet », dit l’artiste peintre à la suite de son 

compagnonnage avec les moines et les 

moniales d’Abu Gosh qui lui ont toujours 

 
15 Peter Jacob Maltz, « Synagoga », En : Jean-Baptiste Delzant, L’église d’Abu Gosh. 850 ans de 
regards sur les fresques d’une église franque en Terre Sainte, Paris, Tohu-bohu - Archimbaud, 
2018, p. 218.  



 14 

manifesté leur amour. « Le rapprochement est authentique et la « réparation du 

monde » (tikoun olam) est à l’œuvre tous les jours16. » 

Il est significatif que cette image de guérison ne soit pas née d’un programme 

institutionnel, mais d’une relation vécue dans le respect et l’amitié.  

 

b. Humilité et repentance 

La réparation ne peut se faire sans humilité et repentance. La repentance est un 

élément essentiel de la tradition du Jubilé. Dans le livre du Lévitique, l'année du 

Jubilé commence et se termine par Yom Kippour (Lv 25,8 ss). 

Le jubilé des 1700 ans de Nicée en 2025 a été l'occasion pour les Églises de se 

repentir et de condamner les manifestations d'antijudaïsme des évêques présents 

au Concile et dont Constantin s’est fait le porte parole. J’ai participé à deux temps 

de demande de demande de pardon, dont l’un avec des frères et sœurs juifs qui ont 

accepté la demande qui leur a été présentée par les chrétiens.  

Mais cela n’a sans doute pas été fait suffisamment. Je n’ai pas connaissance que 

cela ait été fait dans le cadre de l’Assemblée mondiale de Foi et Constitution en 

Égypte, en octobre 2025.  Ignorer cette dimension problématique du concile de 

Nicée reviendrait à l'approuver. 

 

c. Un appel à un nouveau départ. 

Pour l'année jubilaire 2000, le pape Jean-Paul II avait appelé à la repentance, afin 

d'entrer dans le nouveau millénaire avec une « purification de la mémoire » envers le 

peuple juif, c'est-à-dire de « toutes les formes de contre-témoignage et de 

scandale » qui peuvent être identifiées. Sa prière au « Kotel », le Mur occidental à 

Jérusalem, pendant ce jubilé, a été un moment symboliquement fort. 

Les dirigeants des Églises devraient également reconnaître l'exclusion tragique du 

judaïsme à Nicée et embrasser fraternellement leurs frères et sœurs juifs, à l'image 

de l'ange embrassant « Synagoga », si bien dessiné par P. Maltz. Et que cette 

étreinte soit « le début d'un nouveau départ ». 

 

 

 
16 Peter Jacob Maltz, « Synagoga », p. 221. 



 15 

9. Vers le jubilé de l’année 2033 

Les Églises se préparent au jubilé de 2033. Une année majeure pour la foi 

chrétienne car elle commémorera le bimillénaire de la mort de la résurrection de 

Jésus-Christ. 

À l'issue de la rencontre œcuménique qui s'est tenue à Iznik, l'ancienne Nicée, en 

novembre 2025, le pape Léon XIV a invité toutes les Églises à « marcher ensemble 

sur le chemin spirituel qui mène au Jubilé de la rédemption en 2033 », à la source 

de la foi chrétienne, à Jérusalem17. 

Je pense que ce jubilé de 2033 ne peut être célébré de manière authentique sans 

un accueil du peuple juif qui est à la racine de la foi chrétienne.  

Prions et travaillons pour qu'en 2033, une étreinte fraternelle puisse avoir lieu entre 

responsables juifs et chrétiens à Jérusalem, afin de transformer définitivement 

l’exclusion de Nicée à l’égard du peuple juif en échange de dons ! 

 

 

 
17 Cf. Vatican News : https://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2025-11/eglise-syriaque-
orthodoxe-istanbul-turquie-voyage-apostolique.html 
 

https://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2025-11/eglise-syriaque-orthodoxe-istanbul-turquie-voyage-apostolique.html
https://www.vaticannews.va/fr/pape/news/2025-11/eglise-syriaque-orthodoxe-istanbul-turquie-voyage-apostolique.html

